

بسمالة الرسون الرحيم

YOW LST



## تصوف و روش سخت کوشی اقبال

نوشته

محمل تقى مقتلىز كى الله

مستشار و نماینده فرهنگی ایران

در کابل

بدریا فلط و با موجش در آویز حیات جادوان اندر سنیز است.

قدم بی باك تر نه در ره زیست به پهنای جهان فیر از توكس نیست . (اقبال)

# تذكر

اولیای محترم سفارت کبرای پاکستان در کابل نظر به حسن ظنی که به این ضعیف و خادم معارف دارند درخواست کردند تا در مجلسی که به مناسبت روز اقبال منعقد خواهند كرد سخني بگويم. هر چند خود را لايق اين افتخار نمی دانستم در آن روز در طی سخنرانی مطالبی در باب تصوف و روش سخت كوشى اقبال بعرض حضار محترم آن احتفال فرخ قال رساندم كه بحمدالله بكرم عميم خود از لغز شمایم صرف نظر کرده و عرایضم را بحسن قبول و لطف استقبال کردند و این عاجز را مورد تشویق و نوازش قرار دادند. بعداً جناب آقای کلنل شاه سفیر کبیر محترم پاکستان فرمودند که نسخه ئی حاوی بیانات آن روز تهیه و تقدیمشان دارم. اکنون در امتثال امر آن دوست مکرم و برادر معظم مطالب گفته شده در سخنرانی را بشکل مقالتی در آورده تقدیم میدارم و از کمی بضاعت علمی و لغزشها و خطایا قبلاً معذرت خواسته اميد عفو و التماس دعا دارم.

کابل ۹ - ۲ - ۱۳۳۳

محمل تقی مقتدری شیرازی

### جنابً آقاى رئيس ، جلالتمابان ، بانوان و آقايان !

ازین وظیفه ٔ دلپذیری که بر عهدهٔ بنده محول شده تا در این محفل شریف سخنی چند از علامه فقید اقبال بعرضتان برسانم خیلی شاد و مفتخر هستم و وقتی بمن تکلیف شد قلباً این امر را استقبال کردم چه اضافه بر اینکه بزرگان را وطن خاصی نیست و نزد همه کس احترام و در قلب همه جا دارند من بنده بآثار ادبی و فلسفی و افکار بلند اقبال علاقه و دلچسپی کمام دارم و از آن گذشته کسی که زبان ما را وسیله بیان افکار عالی خود قرار داده و ده کتاب از آثار خویش را بزبان فارسی سروده و باضافه در زبان اردو هم تحولی ایجاد نمود که و طریق عرفان و فلسفه هم راه عرفا و بزرگان ما را پیموده و از آنان پیروی کرده طبعاً باید مورد علاقه و احترام و از آنان پیروی کرده طبعاً باید مورد علاقه و احترام ما باشد.

از سوی دیگر این جشن امروز در کشوری گرفته می شود که مورد مهر خاص و محبت بسیار علامه فقید بوده

و آثار درربارش مشحون از اشعاری است که در محامد ملت غیور افغان و سملکت عزیز افغانستان سروده است و در واقع اقبال رشته ٔ ارتباط سه ملت ایران و افغان و پاکستان و کشورهایشان را محکمتر و استوارتر کرده است و ازین رو برای من بنده که نیز افتخار خدمت گزاری فرهنگی در اینجا دارم و خود وسیله انسجام رابطه ٔ متین معنوی فیمایین هستم از صمیم دل باقبال احترام و علاقه دارم و درین روز فرخنده که این چنین جشنی بیاد آن علامه بزرگوار بر پاست باتذ کر قسمتی از عقاید او خود را قرین سباهات ساخته و قبل از شروع سطلب از درگاه قادر متعال مسئلت دارم که اولاً روان آن مسلمان پاک نهاد را قرین انوار رحمت خود فرماید و ثانیاً اینکه دلهای مسلمانان را بهم نزدیک تر و سهربان تر فرسوده کشورهایشان را از گزند حوادث سصون و محفوظ بدارد.

## حضار ارجمند!

در آثار علامه اقبال از مباحث مختلف سخن رانده شده از فرد و ملت و ملیت و وطن و مذهب گرفته تا اجتماعیات ، از آموزش و پرورش و فلسفه و عرفان گرفته تا تصوف و بحث در ماورا الطبیعه و سیاسیات و اقتصادیات و غیر هم ، اما در بین افکار او روش تصوفش شاید خیلی

حالب نظر و شایسته ٔ بحث و انتقاد باشد که اکنون مختصری دربارهٔ آن بعرض حضار محترم خواهد رسید. ولی قبل از بیان و توضیح آن باید عرض کنم که بقول بعضی از فلاسفه از جمله ( فروید ) و حتی شو پنهاور اصولا انسان که مجموعه ٔ جان و تن و یا این وجودی که یدرک ولا یوصف است و از دیر باز موضوع بحث فلاسفه و عرفا بوده و آنرا شخصيت يا بقول ناصر خسرو خويشتن و يا بقول اقبال خودی میگویند در مدت زندگی و دوران حیات و تلاش عمر از سه بلای سهم در عذاب است که عبارتند از اول نادانی یا جهل ، دوم بدی و بد بختی ، سوم زشتی و طبعاً میکوشد تا براین سه دشمن خویشتن غلبه کند. پس انسان همیشه در صدد یافتن داروهائی برای علاج این دردهاست یعنی انسان میکو شد که نادانی خود را باکسبعلم بر طرف و با کشف حقائق بر جهل غلبه کند. و نیز سعی دارد که سعادت و خوشبختی را یافته و بر بد بختی و مذلت فائق آید و همچنین مجاهده دارد که بر جمال و زیبائی دست یابد و از زشتی دور باشد. هر فردی ذاتاً از این نوع احساسات برخوردار است و بخيال خويش در پي وصول به یکی از دواهای درد خویشتن روان است. آنکه در صدد کشف حقیقت میرود محقق و عالم می شود و آنکه از بد بختی انسان در عذاب بود و بد نبال کسب سعادت همنوع رفت

مصلح و رهبر اجتماع یا قائد سیاسی میگردد و آنکه از زشتی گریزان شد و بسوی جمال گرائید و مجذوب آن گشت هنرمند می شود و همه کس دنبال هر سه طریق نمی رود ولی اگر کسی بان مرحله رسید که هر سه طریق را پیمود و دارای هر سه نوع احساسات و افکار و تلاش و کوشش بود بمرحله عرفان رسیده و عارف می شود. یعنی مرحله ئی برتر از دیگران می یابد و نه تنها دانش دارد بلکه بینش را هم حاصل کرده و بفکر رهبری و نجات همنوعان نیز هست چنانکه سعدی فرماید:

صاحبدلی ز مدرسه آمد به خانقاه بگزید صحبت اهل طریق را گفتم میان عالم و عارف چه فرق بود تا اختیار کردی از آن این فریق را گفت آن گلیم خویش بدر می برد ز آب وین سعی می کند که بگیرد غریق را

لذا بینش تصوف بر دانش علما و متکلمان برتری داشته و رهروان وادی جذب و حال بر مذهب اهل کلام و پیروان اسلوب قیل و قال ترجیع دارند.

عارف پس از کسب دانش و بینش و تأمل در احوال بد بختی و جهل و زشتی همنوعان از شدت سوز درون و هیجان باطنی و جذبه در قبال جمال و تحیر در برابر حقایق در اندرون خود جوش و خروش و غوغائی احساس می کند ولی نمیتواند از جمله حقایقی که میداند و می بیند چیزی بگوید و افشای راز بکند زیرا به سرنوشت منصور دلاج گرفتار می آید که در سال ۲۲۰ عیسوی و نیمه قرن چهارم هجری او را در بغداد محکوم و بر سردار کرده بعد سوزانیدند و خاکسترش را برباد دادند. او گناهی نداشت جز آنکه رموز و اسرار قدرت الهی و شمهئی از وحدت را فاش کرد و شورشی فلسفی و مذهبی و اجتماعی و سیاسی را باعث گشت. پس عارف باید بسوزد و بسازد و دم بر نیارد. او باید درد را تحمل کند اما توصیف نکند یعنی مصداق این معنی باشد که:

من گنگ خواب دیده و عالم تمام کر من عاجزم ز گفتن و خلق از شنیدنش

اینست که عارف فقط به سوز و گداز برگذار کرده و نباید آن چه سی بیند بگوید و باضافه الفاظی هم نمی یابد که مفاد بینش خود و یا مکنون خاطر خویش را در قالب آنها بیان کند بنا براین غالباً بر زبان تمثیل و استعاره و مجاز و کنایه سخن می گوید. این دسته از مردم که به حقیقت پی برده اند و جهال و عالم خلقت را از خداوند

و خلاق جدا نمی دانند و معتقدند که خداوند تعالی جوهر حقیت است و انسان به کیفیتی آفریده شده که اگر در راه اطاعت و معرفت و محبت حق تعالی طی طریق کند رو حش تکمیل میشود و پس از آن بمرحله وحدت و اتحاد می رسد و بقول مولوی "آنچه اندر وهم ناید آن شود." اصل این عقیده را شاید بتوان در آثار فلاسفه یونان یافت ولی تکاسل و رنگ و بوی آن مرهون اسلام و بویژه ایرانیان است. بر حسب عقیده عرفا قوه خلاقه اول در تجلی ایرانیان است. بر حسب عقیده عرفا قوه خلاقه اول در تجلی ما "آمده و جسمی درست کرده که جماد باشد یعنی بقول سولوی ما "آمده اول باقلیم جماد" و چون حد سفلای جسم جماد است پس از حق تا به جماد مرحله قوس نزولی مخلوق است و مرحله بعد نباتی شدن است که " و ز جمادی در نباتی او فتاد" و پس از آن بمرحله بالاتر وارد میشود و از نباتی او فتاد" و پس از آن بمرحله بالاتر وارد میشود و از

باز از حیوان سوی انسانیش می کشد آن خالقی که دانیش همچنین اقلیم تا اقلیم رفت تا شد اکنون عاقل و دانا و زفت عقلمای اولینش یاد نیست هم ازین عقلش تحول کرد نیست

تار هم زین عقل پر حرص و طلب صد هزاران عقل بیند بو العجب گرچه خفته گشت و فانی شد ز پیش کی گذارندش در آن نسیان خویش باز از آن خوابش به بیداری کشند که کند بر حالت خود ریشخند

یعنی عکس این راه قوس صعودی است و هر یک از این عوالم و حالات مختلف باطاعت عالم بالاتر درآمده جذب و ذوب می شوند و ترقی میکنند و مزایائی در حیات خود می یا بند یعنی بهتر از آن میشوند که بودند و این طریق عالی و قوس صعودی که راه وصول به حق و مرحله تکامل و ترقی است پیمودنی است و در هیچیک از این مراحل مختلف وجود جنس مادون از بین نمی رود بلکه تحول می یابد و برتر می شود و فلسفه علمی لا واژیه هم تاحدی مبتنی بر همین اساس است باضافه عارف و حکیم الهی در نمی بیند و حتی عارف منصور وار لاف اناالحق می زند و نمی بیند و حتی عارف منصور وار لاف اناالحق می زند و درک زیبائی و جمال خلقت را در هر نقطه ئی از این میر نزول و صعود مشاهده می کند و بقول سعدی:

#### محقق همان بیند انــدر ابل که در خوبرویان چین و چگل

و عرفا کار باین بیان و باین سلطه مطلق حق مومن و حق را همه جا می بینند و مرحله اعللی را وصول باو میدانند. چنانکه شیخ محمود شبستری صاحب گلشن راز میفرماید:

بجـز حق نيست ديگـر هستى الحق هوالحق گو وگر خواهى اناالحق

سعدی علیه الرحمه با مطالعه دفتر وجود همه جا معرفت حق را بالمعاینه می بیند و میفرماید:

برگ درختان سبز در نظر هوشیار هر ورقش دفتریست معرفت کرد گار

و یا چنانکه مولوی کراراً در کتاب مثنوی معنوی باین معنی صراحت و اشارت دارد که در مراحل مختلف وجود حق عیانست و آدمی در سیر تکاملی بحق ملحق میشود و لذا از مردن باکی نباید داشت چه:

از جمادی مردم و نامی شدم و ز کما مردم ز حیوان سر زدم مردم از حیوانی و آدم شدم پس چه ترسم کی زمردن کم شدم

جمله دیگر بمیرم از بشر تا بر آرم از ملائک بال و پر از ملک هم بایدم جستن زجو کل شی هالک الا وجهه بار دیگر از ملک قربان شوم آنچه اندر وهم ناید آن شوم پس عدم گردم عدم چون ارغنون گویدم کانا الیه راجعون

و همچنین میرزا عبدالقادر بیدل شاعر و فیلسوف قرن ۱۲ در این معنی میفرماید:

با که گویم ور بگویم کیست تا باور کند آن پری روئی که من دیوانه ٔ اویم منم و این در حقیقت تکرار بیان و عقیده حلاج است که در

و این در حقیمت نکرار بیان و عقیده حلاج است که در مناجات به خداوند گفته است:

" میانه من و تو فقط یک من باقی مانده که موجب عذابم می شود رحمی کن و این من را از میان ما بردار. من کسی هستم که دوست میدارم و او که من دوست میدارم منم. زیرا ما دو روحیم در یک بدن و اگر تو مرا به بینی

او را دیده ئی واگر او را به بینی هر دوی ما را دیده ئی ،، و منقول از مجنون که گفته است:

من کیم لیللی و لیللی کیست من هر دو یک روحیم اندر دو بدن

چنانکه بایزید بسطامی عارف نامی ایران در قرن سوم هجری فرموده است: سی سال خدای تعالی آئینه من بود اکنون من آئينه خود هستم يعني آنچه بودم ديگر نيستم زيرا گفتن و من و و خدا ، سوجب انكار وحدت خداوند می شود. حال که دیگر سن نیستم خدای تعالی آئینه ٔ خود سی باشد. سن سیگویم که آئینه خود هستم زیرا خداست که بتوسط زبان من حرف می زند و من نابود شدهام ،، و نیز میگوید: سن از بایزیدی مانند ماری که از پوستش بیرون میآید خارج شدم پس از آن نظر نمودم و دیدم که عاشق و معشوق و عشق یکی است زیرا در یک عالم واحد همه یکی باید باشد. ،، یعنی عاشق و معشوق و عشق همه مظاهر یک وجود واحد و مطلق هستند و عاشق و محب و معشوق و محبوب حضرت حق است و لذا عشق و حب هم جز او نميتواند باشد و عاشق و معشوق هر يک آئینه یک دیگرند و لذا افعال عاشق منتسب بمعشوق و هر چیز محب تعلق بمحبوب داشته و مضاف اوست و اشکال مختلف عاشق مظاهر گوناگون معشوق است و بس که:

#### یکی هست و هیچ نیست جزاو وحسده لا اله الا هسو

یعنی در حقیقت هر گاه آفتاب حقیقت احدیت بر دل صاحبدولتی بتابد صور تعینات را از نظر شهود وی مضمحل میگرداند و مشهود بینش او میافتد که: لیس فی الدار غیره دیار. و بقول شاعر:

صیاد هم او، صید هم او؛ دانه هم او ساق و حریف و می و پیمانه هم او

و لذا همه عرفا وجود حق جل و على را در خود مضمر مى بینند و روح انسانی را بالاترین مرحله ظهور حق میدانند و میگویند کسی که در پی وصول بحق باشد و خود را از این مراتب نازله جمادی ، نباتی ، حیوانی و انسانی بوسیله عبادت و سیر و سلوک و عشق حقیقی بالاتر ببرد بحق نزدیکتر گشته تا بحدی که وحدت حاصل شده و بسعادت سرمدی واصل میشود. و بقول حکیم بزرگوار بو علی سینا که خوشبختانه کنگره علمی و جشن میزاره تولید و افتتاح آراسگاه رفیعش با حضور صدها مستشرق و عالم و محقق اکناف جهان از امروز تا بمدت ده روز در تهران و بعد در همدان برپاست بر پایه همین اصل است که فرموده:

چو بو علی سی ناب ارخوری حکیمانه بعق حق که وجودت بعق شود ملحق

پس هر چه هست در خود آدمی است و اگر نظر خدای بینی و حقیقت جوئی باشد واقع امر اینست که حقیقت در خود انسان و حق در ضمیر او مضمر است که "نعن اقرب الیه من حبل الورید "، و بقول سعدی شیرازی:

دوست نزدیکتر از من بمن است و ین عجب ترکه من از وی دورم

یعنی آب در کوزه است و ما نباید تشنه لب بگردیم و چون یار درخانه است چرا گرد جهان در پی معشوق بجستجو برآئیم. هر چه هست در خود ما هست. و بابا افضل کاشی چه خوب میگوید:

بیرون ز تو نیست آنچه در عالم هست از خود بطلب هر آنچه خواهی که توئی و هم درین باب علامه اقبال اشارة میفرماید:

میانه من و او ربط دیده و نظر است که در نهایت دوری همیشه با اویم و بقول مولانا سعدالدین کاشغری:

ای کمان و تیرها بر ساخته صید نزدیک و تو دور انداخته هرکه دور انداز تر او دور تر از چنینصیدیست او سهجور تر

و اقبال در جای دیگر گوید:

تو قدر خویش ندانی بها ز تو گیرد و گرد و گرد و گر نه لعل درخشنده پاره ئی سنگ است و در قطعه ئی خطاب به هلال که تلمیح به انسانی و خودی کرده فرماید:

نتوان ز چشم شوق رمید ای هلال عید از صد نگه براه تو دامی نهادهاند بر خود نظر گشا ز تهی دامنی مرنج در سینه تو ماه تمامی نهاده اند و نیز اقبال این عقیده را واضحاً فرماید:

ضمیر کن فکان غیر از تبو کس نیست نشان بی نشان غیر از تو کس نیست

و بنابراین مقدمه برای وصول باین مرحله عالی و حقانی لازم است که آن جوهرهٔ ذاتی و آن خودی و یا روح و شخصیت انسانی تربیت و تهذیب ببیند و پرورش یابد. ولی انجام این تربیت به چه نحو باید صورت بگیرد خود مطلبی است که

سبب اختلاف عقیده و ایجاد مسالک متعدد گشته است و هر دسته نی از پیری و قطبی که زمام امور روحانی و سلسله هدایات معنوی را در دست دارد پیروی میکنند و در این سفر طویل روحانی از او همت می طلبند و جمعی وارستگی و قلندری را وسیله رسیدن باین هدف عالی دانسته و بقول حافظ شیرازی:

غلام همت آنم که زیر چرخ کبود زهر چه رنگ تعلق پذیرد آزاد است

گروهی مستی و بیخودی و فنا را وسیله این کار میدانند و چون ز هشیاران:

عالم هر که را دیده اند غمی دارد دیوانه می شوند که آنهم عالمی دارد

دسته ئی عزلت و اعتکاف و تفکر وگوشه نشینی را برگزیده اند ولی گوشه گرفتن آنان از خلق را فائده ئی نیست زیرا که گوشه چشم معشوق بلای گوشه نشین است. باضافه که 'د لا رهبانیه" فی الاسلام ،،، برخی ریاضت و تحمل ملالت و ملامت را مصاب میدانند که:

هر آنچه برسر آزادگان رود نیکوست علی الخصوص که از بهر یار زیباروست امام محمد غزالی معتقد است که تصوف از کتاب آموخته نمیشود. بلکه باید تحول درونی باشد و زندگی صوفیانه مرتباً ادامه یابد تا مطلوب حاصل گردد و بقول شاعر شیراز:

> بشوی اوراق اگر همدرس مائی که درس عشق در دفتر نگنجد

غزالی که برای کشتن هوای نفس ملالتها و ریاضتها کشید متعقد است که در این راه باید قوانین شرع شریف روحاً و جسماً اطاعت و اجرا شود.

بعضی دیگر خدمت به نوع و فداکاری و ایثار را برای نیل بدرجات عالی وصول بحق تشخیص دادهاند چنانکه سعدی میفرماید

عبادت بجز خدمت خلق نیست به تسبیح و سجاده و دلق نیست.

زیرا که دل بدست آوردن و اسباب رفاه خلق و باعث جمعیت خاطر پریشان روزگاران بودن و بشکرانه بازوی توانا دست ناتوان را گرفتن و گرسنه ئی را خوراک و تشنه ئی را آب دادن و دست بر سر یتیمی کشیدن از هر چه بالاتر و برتر است که گفته اند:

دل بدست آور که حج اکبر است از هزاران کعبه یک دل بهتر است

## کعبه بنیاد خلیل آذر است دل نظر گه جلیل اکبر است.

خلاصه آنکه غالب عرفا برای اینکه ز اصل خود دور کمانند و روزگر وصل خویش را باز جویند عقیده دارند که باید بمانند مرغان شیخ فرید الدین عطار نیشاپوری از هفت وادی: طلب ، عشق ، معرفت ، تجرد ، اتحاد و تحیر و فنا بگذرند و یا بقول جامی مراحل سه گانه: علم الیقین ، عین الیقین و حق الیقین را طی کنند تا بمعشوق برسند و بدانند که تن ز جان و جان ز تن مستور نیست و آن پری بدانند که تا بوده اند خود شان هستند یعنی همان روئی که عاشق آن بوده اند خود شان هستند یعنی همان خودی که اقبال میگوید او اینک بحق رسیده و وو خودی که یا وحردی که اقبال میگوید او اینک بحق رسیده و وو خودی که روست بینند و گویند: انا من اهوی و من اهوی انا. یعنی:

جانا زمیان ما منی رفت و توئی چونمن توشدم تومن مکن ذکر دوئی

پس در سیبابد که تا قبل از آن هم حق عیان بوده ولی دیدهٔ بینا را فرو بسته بوده اند چنانکه مولوی فرماید:

هر کرا باشد ز سینه فتح باب او ز هر ذره ببیند آفتاب

حق پدید است از میان دیگران همجو ماه اندر ميان اختران دو سر انگشت بر دو چشم نه هیچ بینی از جهان ؟ انصاف ده گر نبینی ، این جهان معدوم نیست عیب جز ز انگشت نفس شوم نیست تو زچشم انگشت را بردار هین! وانگمانی هر چه میخواهی ببین رو و سر در جامه ها پیچیده اند لاجرم با ديده و ناديده اند آدمی دید است باقی پوست است دید آنست آن که دید دوست است چون که دید دوست نبود کور به دوست کو باقی نباشد دور به

و اما روش عرفانی اقبال مبتنی بر پرورش و تربیت خودی است چه او معتقد است که وجود همواره در حرکت و تلاش است و خودی عبارت از یک سلسله جریانهای نیروی حیاتی است که دائماً در فعالیت و حرکت بوده و سکون ندارد و آرامش او می گ و فنای اوست و لذا زندگی انسانی عبارت است از نبرد و ستیز و سخت کوشی.

نحوهٔ پیدایش این فکر در اقبال چنین است که او پس از آنکه سفری باروپا کرد و مطالعات بسیاری در علل انحطاط شرق عموماً و مسلمانان خصوصاً نموده زندگی و فلسفه غرب را نیز بررسی و مشاهده کرد این عقیده برایش حاصل شد که علت عقب اقتادگی شرقیان باید در بعضی معتقدات فلسفی و طرز فکر شان باشد که تنبلی و سست عنصری و عدم توجه بزندگی و انحطاط شخصیت معنوی باعث پس ماندگی و مذلتشان شده است. لذا او این عقیده را بنا نهاد و یا زنده و برازنده کرد که آدم باید شخصیت فردی و ذاتی خود را تربیت و پرورش بدهد و آن موهبت خدادادی و آن قدرت عظیمی را که خالق یکتا در وجودش بودیعت نهاده است ضایع و باطل نکند و در برابر شدائد و مصائب روزگار سر سخت بایستد و با مشکلات حیات مبارزهٔ مردانه بكند تا بتوان گفت كه او زنده است. و همين اساس فلسفه بزرگ اقبال است که طریقه مبتنی برآن را میتوان ومسلک سخت کوشی ۵۰ نام نهاد. لقبال عقیده سند است که انسان نباید کاملاً تحت تأثیر زندگی مادی قرار بگیرد و نه نسبت به زندگی لا ابالی باشد و خود را فنا بداند. بلکه باید شخصیت خود را رشد بدهد و بزرگ کند و انوار المهی را در خود جذب بکند و بالاخره نمونه حق و حقیقت و شخصیت عالی و مظهر خدائی گردد. اینست که اقبال شرقیان و بالاخص مسلمانان را به بیداری از خواب گران غفلت و اقدام به مجاهده و کوششی و استقبال شدائد و عدم ترس از خطرات تشویق و تحریض میکند و میگوید:

به کیش زنده دلان زندگی جفا طلبی است سفر به کعبه نکردم که راه بی خطر است.

اقبال معتقد است که باید خطر کرد و بزرگی را اگر به کام شیر هم باشد باید جستجو کرد و او تحمل شدائد را وسیله تکامل و توفیق می داند و میفرماید:

از بلاها پخته تر گردد خودی تا خدا را پرده در گرد خودی

و نیز در قطعه ای نغز صریحاً میفرساید که اگر حیات و زندگی میخواهی در خطر بزی. توجه بفرسائید که چه خوب گفته است:

غزالی با غزالی درد دل گفت از این پس در حرم گیرم کنامی بصحرا صید بندان در کمین اند بکام آهوان صبحی نه شامی اسان از فتنه صياد خواهم دلی ز اندیشهها آزاد خواهم رفیقشی گفت وو ای یار خردمند، اگر خواهی حیات اندر خطر زی.،، دسادم خویشتن را برفسان زن ز تیغ ہاک گوھر تیزتر زن خطر تاب و توان را امتحان است عيار سمكنات جسم و جان است.

اتبال سکون و آرامش را می گ و زندگی را کوشش و تلاش دانسته است و میگوید:

ای برادر من ترا از زندگی دادم نشان خواب را می گسبک دان می گراخواب گران

و انسان برحسب عقیده اقبال موجهای بحر وجود خودی است اگر حرکت و تموج دارد وجود دارد و اگر ندارد معدوم است و بقول بیدل:

سا زنده از آنیم که آرام نداریم موجیم که آسودگی سا عدم ماست.

و گویا صائب نیز فرموده است:

طفل آشو بم و چون موج بدریای وجود نعمت زندگی از دولت طوفان دارم

اقبال همین مضمون و مفهوم را بکرات بیان داشته و هر جا فرصتی یافته این معنی را تکرار کرده و این ابیات گواه بر مدعی است:

در این دریا چو موج بیقرارم اگر بر خود نه پیچم نیستم من

زندگی رهروان در تگ و تاز است و بس قافله موج را جاده و منزل کجاست

میارا بزم بر ساحل که آنجا نوای زندگانی نرم خیر است بدریا غلیط و باموجش در آوین حیات جاودان اندر ستیز است

اقبال این معنی را در گفتگوی موج و ساحل چه خوب تشریح کرده می گوید:

ساحل افتاده گفت ٬٬ گرچه بسی زیستم ٬٬ هیچ نه معلوم شد آه که من چیستم ٬٬ موج ز خود رفته ئی تیز خرامید و گفت ٬٬ هستم اگر میروم گر نیروم نیستم ٬٬

اقبال باز در جای دیگر اشاره به تب و تاب و حرکت موج کرده در قطعه ٔ تنهائی میگوید:

به بحر رفتم و گفتم به موج بی تابی همیشه در طلب استی چه مشکلی داری؟ هزار لولوی لالاست در گریبانت درون سینه چو من گوهر دلی داری؟ تپیدو از لبساحل رمید و هیچ نگفت.

اقبال در پیام مشرق غزلی نیکو و نغز در این باب دارد که روش خطر کردن و کوشش و مجاهده خود را صریحاً بیان می کند و میفرماید: در جهان دل ما دور قمر پیدا نیست انقلابیست ولی شام و سحر پیدا نیست وای آن قافله کز دونی همت میخواست رهگذاری که در او هیچ خطر پیدا نیست بگذر از عقل و درآویز بموج یم عشق که در آن جوی تنک مایه گهر پیدا نیست آنچه مقصود خیال تگ و تاز من و تست هست در دیده و مانند نظر پیدا نیست

اقبال نه تنها معتقد به کوشش و طرد سستی است بلکه میفرماید که "زندگی جهد است و استحقاق نیست "، و لذا باید مجاهده و مبارزه کرد و حق خود را گرفت. اقبال در بیان این عقیده و روش که مبتنی بر کوشش و مجاهده است البته ابتکار نکرده زیرا قبل از او هم بعضی از دانشمندان ایرانی بخصوص مرشد و راهنمای او مولانا جلال الدین محمد بلخی معروف به رومی در کتاب مثنوی بکرات بآن اشاره دارد و بیان میفرماید که سالک طریق حق باید در عین خاوت در انجمن باشد یعنی بقول سر سلسله نقشبندیه در باطن باحق باشد و در ظاهر با خلق. لذا

سالک در عین توجه بمعبود و محبوب و عدم دلبستگی بمال و منال دنیا و ظواهر آن لازم است که هماره در کوششی و کار و کسب باشد که "لیس للانسان الا ما سعی" و هر چند که از ثمرهٔ کوشش خود نتیجه مطلوب را بدست نیاورد غمین نشود زیرا مصلحت امور باراده خداوند حکیم و قادر متعال است که از مصلحت ما را از ما به میداند بقول حافظ:

گر چه وصالش نه بکوشش دهند هر تدرای دل که توانی بکوش

و على قول خود مولوى:

جبر تو خفتن بود در ره نخسب تا نه بینی آن در و در گه نخسب

در عدم توفیق در کارها ما نباید دوچار حرمان شده دست بدامان توکل بمعنی تنبلی و بیکارگی بزنیم و گوشه گیر و راهب شده ترک اسباب و مقدمات کارها بکنیم و بجای اینکه شیر درنده باشیم خود را چون روباه شل به گوشه ئی بینداز یم و از سعی و عمل دوری کنیم. این روا نیست

زیرا که "ان الله لا یحب الشاب الفارغ ،،. و بعقیدهٔ مولوی کسب و طلب و کوشش در زندگی لازم و به ترک جهد گفتن خلاف اوامر اسلامی است و کفران نعمت قدرت اعطائی باری تعالی به بنده است. و برخلاف عقیده دسته ئی از صوفیه که طی و هله توکل را که از مراحل سلوک است با ترک اسباب دنیوی مرادف می دانند و میگویند:

در حدر شوریدن شور و شر است او توکل کن توکل بهتر است با قضا پنجه مزنای تند و تیز تا نگیرد هم قضا باتو ستیز میده باید بود پیش حکم حق تا نیاید زخم از رب الفلق

مولوی میفرماید که توکل حال و کسب سنت حضرت ختمی مرتبت است و تباینی باهم ندارند:

گفت آری گر توکل رهبر است این سبب هم سنت پیغمبر است گفت پیغمبر بآواز بلند با توکل زانوی اشتر ببند رمز الکاسب حبیب الله شنو از توکل در سبب کاهل مشو پای داری چون کنی خود را تولنگ؟ دست داری چون کنی پنهان تو چنگ؟ سعی شکر نعمت قدرت بود جبر تو لنکار آن نعمت بود شکر قدرت قدرت افزون کند جبر نعمت از کفت بیسرون کند

مولوی با آن دسته از مردمی که جبری بوده و بتأثیر کوشش و اختیار و ارادهٔ انسانی در کارهایش معتقد نیستند مخالف است، و پس از رد عقاید آنان میفرماید که انسان نباید. در راه حرامی و راهزن بخوابد و خود را ببلا بسپرد و تسلیم محض باشد بلکه باید مجاهده کند و تدبیر بخرج دهد و اینکه تقدیر بدست دیگری است مطلب علیحده و دیگری است مطلب علیحده و دیگری است که "العبد یدبر و الله یقدر"،

هر کس وظیفه دارد که بکوشد و درعین حال برخالق و معبود خویش توکل نماید. چنانکه فرموده است:

> گر توکل میکنی در کارکن کشت کن پس تکیه بر جبار کن

نه اینکه زحمت نا کشیده و کشت نا کرده انتظار نتیجه و ثمره داشته باشیم. بلکه:

> جهد میکن تا تبوانی ای کیا در طریق انبیا و اولیا

> کافرم سن گرزیان کردست کس در ره ایمان و طاعت یک نفس

سر شکسته نیست سر را بلند یک دو روزی جهد کن باقی ب**خ**ند

ولی اقبال این عقیده را آب و رنگ تازهای بخشیده و قدمی برتر نهاده و معتقد است که اگر کوشش نباشد زندگی نیست. و عقیده دارد که زندگی هر چند دشوارتر باشد و مجاهده آن بیشتر باشد بهتر و لذت بخش تر است چنانکه میفرماید:

پرسیدم از بلند نگاهی حیات چیست؟ گفتا <sup>۱۱</sup> مئی که تلخ تر او نکو تراست.،،

اقبال حقاً مغزی پر جوش و اندیشه ئی بمانند سیل خروشان داشته است. او از قبل و قال جبریون و اختیاریون خود را بر کشیده و گفتار آنان را '' حرف بافی ،، دانسته وجود خود را منقلب و در تگا پوی مدام معرفی کرده میفرماید:

سرا پا معنی سر بسته ام من نگاه " حرف بافان " بر نتا بم نه مختارم توان گفتن نه مجبور که خاک زنده ام در انقلا بم

چنانکه صائب رحمه الله علیه نیز فرماید:

ما پریشان نظران خود گرهکار خودیم اینچه حرفی است که سر رشته بدست ما نیست!

اقبال عقیده مند است که کوشش و مجاهده پایان ناپذیر است و انسانی باید همیشه در آرزو عشق و بالنتیجه در مجاهده باشد و میگوید:

### تو نشناسی هنوز شوق بمیرد ز وصل چیست حیات دوام ؟ سوختن نا تمام

و این تعبیر بیان این مطلب است که معشوق دارای تجلیات مختلف و متنوع است و عاشق نیز صاحب استعدادهای متفاوت میباشد و عاشق بر حسب آن تجلیات متنوع به ترقیات گونا گون میرسد و لذا راه او در سیر فی الله بدون نهایت و بی کرانه است و حرکت عاشق و طلب و کوشش او جاوید است و در نتیجه ترقی او هم همیشه ادامه دارد و لذا:

اگر به ساغر دریا هزار باده کشد هنوز همت او ساغر دگر خواهد

یعنی این طریق برای سالک پایان پذیر نیست و زندگی بی کوشش و تقلا مرگ و پایان منزل کاروان حیات است که بقول کلیم کاشی رحمه الله علیه:

واصل ز حرف چون و چرا بسته است لب چون ره ممام گشت جرس بی زبان شود

و اقبال همین معنی را در جای دیگر بیان داشته عقیده دارد

که جمد نباید پایان پذیرد و کار و کوشش همچنان باید دوام یابد:

گمان مبر که بپایان رسید کار مغان هزار بادهٔ نا خورده در رگ تاک است

اقبال پایه و مبنای این فلسفه کوشش و مجاهدات دائمی خود را مبتنی بر تربیت و تکامل '' خودی ،، بنا نهاده و اصل نظام عالم را هم از خودی دانسته و وجود را یک سلسله حرکات و فعالیت و جهد بر مبانی و استحکام خودی میداند که:

پیکر هستی ز آثار خودی است هرچه میبینی ز اسرار خودی است

او جهت رسیدن بمرحله ٔ اعلی و جذب کردن انوار الهی ( نه جذب شدن در انوار الهی و فنا فی الله شدن ) و برای وصول بهدف نهائی و مرتبه اعلی و اکمل معتقد است که سه مرحله پیمودنی است باین شرح:

اول. اطاعت دوم. ضبط نفس سوم. نیابت المهی

و این سه مرحله را باید " مراحل تصوف یا سلوک اقبال، نام نهاد.

اقبال این مطلب را در کتاب "اسرار خودی "که در سال ۱۹۱۰ و پس از مراجعت از سفر اروپا سنتشر کرد مشروحاً بیان داشته است. باین تفصیل که در مرحله نخست که اطاعت باشد خدمت و محنت و صبر و استقلال و متانت و تحمل را توصیه میکند و از حیوانات شتر را که دارای این خصائل است مثال آورده و انسانی را به پیروی از دارای این خصائل است مثال آورده و انسانی را به پیروی از احکام شرع حنیف تحریض و تحریص کرده معتقد است که در اثر اطاعت از قانون محمدی و اجرای وظائف و اتیان فرائض "حالت اختیار"، پیش میاید و حتی نا کس از فرمان پذیری کس خواهد شد و

رو باد را زندان کل خوشبو کند ،، قید بو را نافه آهو کند ،،

و چونان لاله صحرا که سوختن درون و از خون خویش گلگون چهره بودن آئینش است هر چیزی را هم آئین و

رسمی است که اگر از آن پیروی و اطاعت کند قوی و مستحکم خواهد شد. چنانکه قطره ها بهم پیوندند و دریا شوند و ذره ها بیکدیگر وصل شده صحرا گردند و از این لحاظ که از قانون و رسم خود پیروی کردند استوار و پرنیرو سیشوند. پس انسانی چرا از این قاعده رو گردان و از سامان خود غافل باشد؟

اشتر از آن صفاتی که دارد و ذکر شد در طی طریق و سفر بیابان کاملاً آزاد و "مطلق العنان " است. یعنی پس از اطاعت و جبر حالت استقلال و اختیار برای او حاصل میشود لذا آدمی هم باید (همچنانکه غزالی فرماید) احکام الهی را سر طاعت بهد و نه پندارد که این کار سختی است و شکوه سنج سختی آئین نگشته از حدود اوامی حضرت مصطفی الانبیاء صلی الله علیه و اله وسلم بیرون نرود تا از این " می حله اطاعت" خوب و مستقل بدر آید و خلاصه آنکه:

تو هم از بار فرائض سرمتاب برخوری از عنده حسن الماب

در مرحله ٔ دوم مسئله ضبط نفس و در دست گرفتن زمام اختیار خود و حکومت بر نفس است. چه اگر چنین نکند

فرمان پذیر دیگران خواهد شد و لذا تسلط بر نفس ضروری و لازم است تا علائق مادی نتواند بر او غلبه کنند یعنی حب مال و دولت و وطن و اقربا و زن و فرزند و تمایل به فحشاء و منکرو ترس و اطاعت بباطل و این علائق را با قدرت تمام بتواند از خود دور كند يعني عشق بخداوند تعاللي را بايد برتمام این علائق تسلط بدهد بطوری که بجانبی متعلق شود و از هزار برهد ـ بعبارة اخرى در زير اين چرخ كبود از هر چه رنگ تعلق گیرد آزاد شود و فقط بسوی خالق بی همتا توجه نماید و بحکم آیه کریمه '' و منالناس من یشتری نفسه ابتغاء مرضات الله، والله روف با لعباد ،، (آیه شریفه ۲.۷ سوره مبارکه البقره) نفس خود را برضای خالق سودا کند و حصار حصین لا اله الا الله را بمانند صدف و نماز را گوهر آن بداند چه نماز برای مسلمان بمثابه حج اصغر و همانند خنجری است که قاتل فحشاء و بغی و منکر میباشد که " اتل ما اوحى اليك من الكتاب واقم الصلوة ان الصلوة تنهى عن الغحشا والمنكرولذ كرالله اكبر والله يعلم ما تصنعون. ( سوره مباركه عنكبوت آيه كريمه ه ي )

و نیز بفرمان ''یا ایها الذین آمنوا کتب علیکم الصیام کما کتب علی الذین سن قبلکم لعلکم تتقون ،، (سوره مبارکه البقره آیه شریفه ۱۸۳) و ''صوموا تصحوا،، روزه بدارند که روزه برجوع و عطش شبخون زده حصار و خیبر تن پروری را

می شکند و برای خیر و انفاق با توجه به آیه کریمه 

''یا ایها الذین آمنوا انفقوا بما رزقنا کم من قبل ان یاتی یوم 
لابیع فیه و لا خله و لا شفاعه و الکافرون هم الظالمون. ،، 
(آیه کریمه وه به سوره مبارکه البقره) و فرمان '' لن تنا لوا 
البرحتی تنفقوا سما تحبون و ما تنفقوا من شئی فان الله به علیم،، 
(سوره شریفه ال عمران آیه حنیفه به) باید بخشود و انفاق 
کرد و دل قوی داشت که در اثر آن نه تنها کاری نیک 
و خدا پسند کرده ایم. بلکه زر افزایش می یابد اما حسب 
و علاقه و بندگی از کم میشود و شخصیت فدای پول پرستی 
و علاقه و بندگی از کم میشود و شخصیت فدای پول پرستی 
نمیگردد و خلاصه آنکه این تسلط بر نفس و گرفتن 
زمام آن هر چند سخت است اما باعث استحکام خودی شده 
اسلام تخص محکم و استوار و خودش پخته میگردد. اقبال 
در این باب میفرماید:

نفس تو مثل شتر خود پرور است خود پرستو خودسوار و خودسر است

مرد شو آور زمام او به کف تا شوی گوهر اگر باشی خزف

هر که برخود نیست فرمانش روان میشود فرمان پذیر از دیگران

طرح تعمير از تموكل ريختند آميختند با محبت خلوف را خوف دنيا خوف عقبي خوف جان خوف آلام زمین و آسمان حب مال و دولت و حب وطن حب خویش و اقربا و حب زن استزاج ساء وطین تن پرور است كشته فحشاء هلاك منكر است تا عصای لا اله داری بدست هر طلسم خوف را خواهی شکست

هر که حق باشد چو جان اندر تنش خم نگردد پیش باطل گردنش

خوف را در سینه او راه نیست خاطرش مرعوب غير الله نيست هر که در اقلیم لا آباد شد فارغ از بند زن و اولاد شد میکند از ماسولی قطع نظر می نهد ساطور بر حلق پسر با یکی مثل هجوم لشکر است جان بچشم او زباد ارزان تر است لا اله باشد صدف گوهر نماز قلب مسلم را حمج اصغر نماز در کے مسلم مثال خنجر است قاتل فحشاء وبغى منكر است

روزه برجوع و عطش شبخون زند خیبر تن پروری را بشکند مومنان را فطرت افروز است حج هجرت آسوز و وطن سوز است حج ظاعتى سرسايسه جمعيتى ربط اوراق كتاب ملتبي حب دولت را فنا سازد زکوة هم مساوات آشنا سازد زكوة دل ز حتى تنفقوا محكم كند زر فرايد المفت زركم كند این همه اسباب استحکام تست

پخته ئی محکم اگر اسلام تست

#### اهل قوت شو ز ورد یا قوی تا سوار اشتر خاکی شوی

و اما حاصل مرحله سوم ارتقاع انسان بدرجه و رفیعه نیابت الهی و خلیفه الله شدن است. یعنی این پیاده فرزین میشود و بهتر از آن میگردد که بود و پیشوا و حاکم شده و بر جهان و آدمیان حکومت میکند و همه باید از این شخصیت عالی اطاعت کنند و این چنین آدمی میتواند اختیار داشته باشد و از آن رجالی که " اذا ارادوا اراد " باشند و دست و پا بسته تسلیم جبر نگشته و با قدرت بزرگ خدا داد سعی در تغییر مقدر کنند و جهان و اسلام را بسوی پیشرفت و اعتلاء رهبری کنند و خداوند تعالی نیز فرموده است:

· ''ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما با نفسهم '' اقبال در اين باره چنين ميگويد:

> نایب حق در جهان بودن خوش است بر عناصر حکمران بودن خوش است نایب حق همچو جان عالم است هستی او ظل اسم اعظم است

از رسوز جزء و کل آگه بود در جهان قائم بامر الله يود خیمه چون در وسعت عالم زند ايسن بساط كهنسه را برهم زند فطرتش معمور و سي خواهد عمد عالمی دیگر بیارد در وجود صد جهان مشل جهان جزء و کل روید از کشت خیال او چو کل يخته سازد فطرت هر خام را از حسرم بيسرون كنسد اصنام را نغمیه را تیار دل از مضراب او بهرحق بیداری او خواب او\*

<sup>\*</sup> اشاره بایه ٔ مبارکه ۱۹۱ از سورهٔ شریفه آل عمران است که میفرماید:

الذين يذكرون الله قياما و قعوداً و على جننو بهم و يتفكرون في خلق السموات والارض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار.

شیـب را آسوزد آهنگ شیاب میدهد هر چیز را رنگ شباب نوع انسان را بشیر و هم نذیر هم سپاهی هم سپهگر هم امیر سدعاى علم الاسماستي سر سبحان الذى اسراستي از عصا دست سفیدش محکم است قدرت كامل بعلمش توام است چون عنان گیرد بدست آن شهسوار تیےز تے گردد سمند روزگار خشک سازد هیبت او نیل را میبرد از مصر اسرائیل را از قم او خیزد اندر گور تن مرده جانها چون صنوبر در چمن ذات او توجیه ذات عالم است. از جلال او نجات عالم است ذره خورشید آشنا از سایهاش قیمت هستی گران از مایهاش زندگی بخشد ز اعجاز عمل ميكند تجديد انداز عمل جلوهها خیزد ز نف*س* پای او صد کلیم آوارهٔ سینای زندگی را میکند تفسیر ندو میدهد این خواب را تعبیر نو

هستی مکنون او راز حیات نغمه نشنيده ساز حيات طبع مضمون بند فطرت خون شود تا دو بیت ذات او موزون شود مشت خاک ما سر گردون رسید زین غبار آن شهسوار آید پدید خفتیه در خاکستر امروز سا شعله وردای عالیم سوز ما غنچه ما گلستان در دامن است چشم ما از صبح فردا روشن است ای سوار اشهب دوران بیا ای فروغ دیدهٔ اسکان بیا

رونق هنگاسه ایجاد شو در سـواد دیده ها آباد شو شورش اقدام را خاموش کن نغمه ٔ خود را بهشت گوش کن خيـز و قانـون اخـوت ساز ده صهبای عس بازده باز در عالم بیار ایام صلح جنگجویان را بده پیغام صلح نوع انسان مزرع و تو حاصلي زنسدگی را سنزلي ریخت از جور خنزان بنرگ شجر چون بهاران بر ریاض سا گذر

سجده های طفلک و بر نا و پیر از جبیـن شـرمسـار مـا بگیر

از وجود تو سر افرازیم ما پسبه سوز این جهان سوزیمما

اقبال در تحریض به کار و کوشش و صعود بمرحله سوم از ساوک خود بهترین نمونه عالی را که مسلمان اول و شاه مردان حضرت شاه ولایت مآب علی علیه السلام باشد تیمناً در کتاب "اسرار خودی " ذکر کرده و پس از مدح آن حضرت و دودمان مطهرش و ذکر ارادت خود بان خاندان عزت و فتوت که در ضمن این اشعار بیان داشته:

مسلم اول شه مردان علی عشق را سرمایه ایمان علی از ولای دودسانش زنده ام در جهان مثل گهر تا بنده ام

نرگسم وارفته نظاره ام در خیابانش چـو بو آواره ام زمزمارجو شد زخاک مناز او است می اگرریزد ز تاک من از او است خاکم و از مهر او آئینه ام می توان دیدن نوا در سینه ام از رخ او فال پیغمبر گرفت ملت حق از شکوهش فر گرفت قـوت ديـن سبيـن فرموده اش كائنات آئين پذير از دوده اش مرسل حق كرد نامش بوتراب حق يد الله خواند در ام الكتاب

اقبال میپردازد بتذکر و توضیح این نکته که کنیه "بوتراب"، والقاب و صفات " ید الله " و " شیر خدا "، و " کرار " که در مورد آن حضرت ذکر میشود حقاً بجهت صفات بارز و خصائل عالی آن بزگوار است و بر ما لازم است که در سر اسماء و القاب مزبور توجه کنیم:

هر که دانای رموز زندگی است سر اسمای علی داند که چیست

و بعد خصائل و صفات و فتوحات و مقام ولایت آن حضرت را بیان داشته آنها را از سبب پرورش و تربیت خودی و اطاعت از قوانین الهی و تسلط بر نفس که آن ذات مبارک وجود داشته دانسته و این پیشوای بزرگ و عالی مقام اسلام و ولی الله غالب را برای پیروی از روش پسندیده و تکامل خودی یا خویشتن بمردم توصیه کرده میگوید که چون آن حضرت بر اقلیم تن فاتح شد و ضبط نفس کرد بآن می تبه اعلی رسید.

اقبال سیگوید که این تن خاک تاریکی است که عقل از بیداد او در شیون و زحمت است و با انکه فکر آدمی بلند پرواز و شهبازی تیز پر است اما چشم عقل او کور و گوش هوشش کر است یعنی با چشم باز و گوش باز خوب

نمی بیند و نیک نمی شنود و لذا هوی و هوس تیغ دو بر و برندهٔ خطرناکی بدست بنی آدم داده و بمانند رهزنی غدار و خونخوار در عرصه گیتی رهایش ساخته و لیکن:

شیر حق این خاک را تسخیر کرد این گل تاریک را اکسیر کرد مرتضی کز تیغ او حق روشن است بوتراب از فتح اقلیم تن است مرد کشور گیر از کراری است گوهرش را آبرو خود داری است هر که در آفاق گردد بوتراب باز گرداند ز مغرب آفتاب هرکه زین برمی کب تن تنگ بست چون نگین بر خاتم دولت نشست

زیر پاش اینجا شکوه خیبر است دست او آنجا قسیم کوثر است از خود آگاهی یسد المی کند از یسد المی کند از یسد المی شهنشاهی کند ذات او دروازه شهر علوم\* زیر فرمانش حجاز و چین و روم

اقبال پس از این مقدمه سخن باندرز گشوده انسان را بکوشش و فعالیت و تخلیق و مبارزه با مشکلات تشویق کرده میفرماید:

حکمران باید شدن برخاک خویش تا می روشن خوری از تاک خویش سنگ شو ای همچو گل نازک بدن تا شوی بنیاد دیوار چمن

<sup>\*</sup> اشاره بفرمایش حضرت رسالت پناهی است که فرمود: " " انا مدینه" العلم و علی بایما. "

از کل خود آدسی تعمیر کن\* آدسی را عالمی تعمیر کن گر بنا سازی نه دیوار و دری خشت از خاک تو بندد دیگری ناله و فرياد و ماتم تا كجا سینه کوبیهای پی هم تا کجا در عمل پوشیده مضمون حیات لذت تخليق قانون حيات خيز و خلاق جهان تازه شو شعله در بر کن خلیل آوازه شو با جهان نا مساعد ساختن هست در میدان سپر انداختن

تعمیر کردن در حدود افغانستان و پاکستان بمعنی
 "شاختن و بنا کردن است ."

اقبال مبارزه دائم و مجاهدهٔ ممتد و کار خستگی نا پذیر را قانون طبیعی میداند و معتقد است که آدمی باید خود را نشان دهد و نیروی خفته در درون خویش را بیآزماید:

وا تمودن خویش را خوی خودی است خفته در هر ذره نیروی خودی است

علامه اقبال در شرحی که به پروفسور نیکاسن راجع به مبانی عقیده خود و کتاب اسرار خودی می نگارد مفصلاً شرح میدهد که هدف مذهبی و اخلاقی انسان اثبات و تکامل خودش هست نه افنای وجود ، و غرض تکامل خودی و شخصیت است نه فنای خویشتن ، و برای انجام این کار انسان باید بطرف وحدت سیر کند تا بحدی که هرچه قدر آدم بخدا نزدیکتر شود کامل تر میگردد ، و در زندگی هر چه شخصیت را تقویت کند خوبست و هر چیزی که آن را ضعیف سازد بد است و مردود. لذا همه امور و اشیاء و اعمال و هنر و است و مردود. لذا همه امور و اشیاء و اعمال و هنر و شخصیت و خودی و پرورش آن موزد نظر و قضاوت قرار داده شود. عشق ورزیدن دائم و مبارزه و مقاومت کردن و شود. عشق ورزیدن دائم و مبارزه و مقاومت کردن و کسب و کوشش مدام " دستور حیات جاوید ،، است:

# یقیں محکم ، عمل پیہم ، محبت فاتح عالم جہادزندگانی میں هیں یه مردوں کی شمشیریں

و زندگی انسانی از روحی گرفته تا جسم ، از فردی گرفته تا اجتماعی و اقتصادی و سیاسی بهم مرتبط است و امور مذهبی و تکامل روح و پرورش خودی از ماحول مادی او جدا نیست. زیرا کسب و کوشش یکی از اصول اساسی اسلامی است و در این باره مقایسه نیکی در یکی از کتب اردوی خود ( بال جبريل ) تحت عنوان '' دين و سياست ،، دارد. این فیلسوف عالیقدر بیان میکند که هر چند اسلام معتقد بوجود نیروی عظیم خدا دادی در درون آدمی است که میتواند رشد و تکامل یابد و به علیین برسد اما بخاطر آن نباید زندگی مادی را طرد کرد و از کار و کوشش کناره جست بلکه تکامل واقعی اینست که آدمی بر ماحول مادی خود و بر قوای طبیعت با نور حتیقت و نیروی معنوی و مبارزه و مجاهده فائق آید ولی در عیسویت نجات و رستگاری روح در رهبانیت است و لذا روح و مادیات از هم جداست و بنا بر این زندگی اجتماعی فرد عیسوی که بخواهد روحشی را پرورش دهد و اعتلاء معنوی یابد معذور است و نمیتواند وارد کشاکش اجتماع و اقتصادیات و سیاسیات بشود. اما در اسلام چنین نیست و کارو مجاهده اساس زندگی مذهبی

است و پیشوایان بزرگ صدر اسلام هم خود بهترین نمونه و مصداق خارجی این مدعی بوده اند.

اقبال می گوید مسلمان نباید بمانند شبنم ضعیف باشد بلکه باید همانند ریزه الماس و سخت و برنده و درخشنده باشد و در این باب میفرماید:

فارغ از خوف و غم و وسواس باش پخته مثل سنگ شو الماس باش می شود از وی دو عالم مستنیر هرکهباشد سخت کوش و سخت گیر

در صلابت آبروی زندگی است نا توانی نا کسی نا پختگی است

اقبال بمانند حافظ که فرموده است:

چرخ برهم زنم ارجز بمرادم گردد من نه آنم که زبونی کشم از چرخ فلک

#### ميفرمايد و

مرد خود داری که باشد یخته کار با سزاج او بسازد روز گار گرنه سازد با مزاج او جمان میشود جنگ آزما با آسمان بركند بنياد موجودات را میدهد ترکیب نو ذرات گردشی ایام را برهم زند چرخ نیلی فام را برهم زند میکند از قوت خود آشکار روزگار نو که باشد سازگار

این علامه بزرگوار معتقد است که آدم در مبارزه ٔ حیات اگر مردانه کشته شود صد بار بهتر است تا تسلیم گردد و نیز عفو و اغماض بیجا را علامت ضعف میشمارد و میگوید که

ضعف آدمی را منحط کرده از خصال نیک دور میدارد. اقبال نیرو را ثمره وجود دانسته میگوید که جوی قدرت سبب میشود که دعوی آنسان حجت و دلیل نخواهد و در این باره چنین میسراید:

درجهان نتوان اگر مردانه زیست همجوسردان جان سپردن زند گیست آزماید صاحب قلب سلیم زور خود رأ از مهمات عظیم عشق با دشوار ورزیدن خوش است حون خليل از شعله كل حيدن خوش است ممكنات قوت مردان كار گردد از مشکل پسندی آشکار زندگانی قسوت پیداستی اصل او از ذوق استيلاستي

عفو بیجا سردی خون حیات سکته ئی در بیت موزون حیات هر که در قعر مذلت مانده است نا توانی را قناعت خوانده است **خاتوانی** زندگی را رهزن است بطنش از خوف و دروغ آبستن است با توانائی صداقت توأم است گر خود آگاهی همین جام جم است زندكي كشتاست وحاصل قوت است شرح رمز حق و باطل قوت است مدعی گر مایه دار از قوت است دعوی او بی نیاز از حجت است

باطل از قوت پذیرد شان حق خویش را حق داند از بطلان حق

از کن او زهر کوثر میشود خیر را گوید شری ، شر میشود

#### حضار محترم ا

این بود عقیده تصوف و آرمان سخت کوشی اقبال که یکی از بهترین اصول و روشها برای زندگی و تکامل شخصیت و پرورش خودی و غلبه بر مشکلات و باعث اعتلاء و نیرو مندی و نیل بافتخار است.

ملاحظه میفرمائید که اقبال بنای فلسفه خود را بر پایههای متین اسلامی استوار ساخته و در عین حال که ما را به تزکیه باطن و صفای ضمیر و پرورش نیرو و تکامل آن موهبت الهی که موجود در اندرون انسانی است ارشاد میکند بمبارزه و کوشش نیز دعوتمان کرده و ما را بر انگیخته است تا هماره در مجادله ٔ حیات باشیم چنانکه گفته است:

حدیث بی خبران است '' با زمانه بساز ٬٬ زمانه با تو نسازد تو بازمانه ستیز

اکنون اجازه فرمائید پایان مقال خود را با چند شعر سود مند این فیلسوف مسلمان و علامه فقید خاتمه دهم که باز آدمی را مخاطب قرار داده و فرموده است:

ای ز آداب امانت بی خبر از دو عالم خویش را بهتر شمر از رموز زندگی آگاه شو ظالم و جاهل ز غیر الله شو چشم و گوش و لب گشا ای هوشمثد گر نه بینی راه حق بر من بخند

# علامه اقبال

9

### اتحال مسلهانات جهات

نوشته

محمد نقى مقددرى

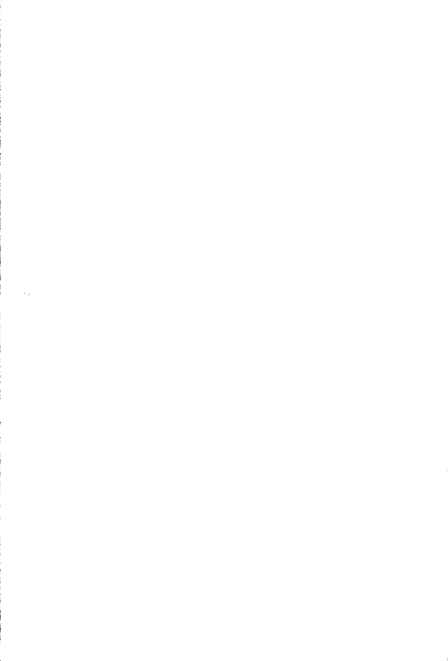
# اهداء

به دانشكدهٔ اورينتال ودانشگاه پنجاب و لاهور

با تعارفات و اخلاص نویسنده ۰



علاسه محمد اقبال در حال تفكر

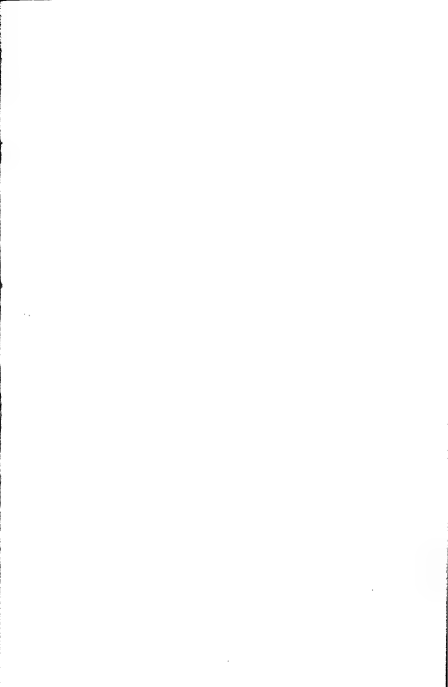


### قوله تعالى:

. و افتصموا بحبل الله جميعا و لا تفرقوا . .

قلب ما از هند و روم و شام نیست مرز و بوم ما بجز اسلام نیست

اهل حق را حجتودهوی یکی است خیمه های ما جدا ، دلها یکی است علامه اقبال



#### بسمه تعاليي

# اتحال مسلمانات از نظر اقبال

می نکنجد مسلم اندر مرز و بوم در دل او یاوه کردد شام و روم اقبال

جوش و خروش و سوز و گدازی که در فکر شوریده و درون پر هیجان علامه اقبال بوده و از آثارش مشهود است همه منبعث از اسلامیت و اسلام دوستی و ایمان محکم و یقین ثابت مسلمانی اوست. کدام اثر او را می خوانیم که اشعاری درربار دراین باره ندارد؟ همه جا او یک هدف دارد و آن خدمت به اسلام ،، است ، همه وقت یک آرمان دارد و

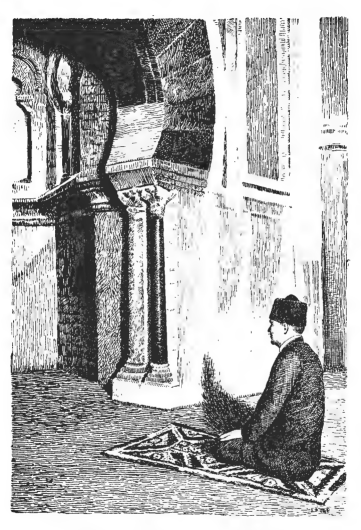
آن '' اعتلای اسلام ،، است. هماره یک آرزو دارد و آن '' اتحاد و عظمت و قدرت مسلمانان ،، است.

اگر فرد را به تربیت "خودی " و توسعه و تکاسل نفس و پرورش خویشتن تحریص و به طی مراحل سه گانه تربیت و تهذیب که عبارت از " اطاعت و " ضبط نفس " و " نیابت الهی " باشد دعوت و تحریض می کند برای این است که یک " فرد مسلمان کامل " تربیت شود و این افراد یکایک مجتمع گشته بر جهانی حکومت کنند و اصول حقه اسلامی را شایع تر سازند.

اگر ملت را به فنا گشتن در جامعه اسلامی رهبری می کند می خواهد که یک '' جامعه ٔ نیرومند متحد اسلامی ،، درست شود.

اگر از مظالم غربیان و نیرنگ فرنگ سخن می گوید مایل است که '' مسلمانان آگاه و بیدار باشند ٬٬ و از حال غفلت بدر آمده از '' خواب گران ٬٬ بر خیزند.

اگر از حریت سخن میراند از دل و جان آرزوی " سلمان آزاد ،، می کند نه غلام حلقه بگوشی که " ماهی رودش به شست دیگران ،، باشد.



علاسه اقبال در مسجد قرطبه (اسپانیا) در حال نماز خواندن



پس همیشه و همه جا هدف او آزادی و حریت و کمال و جلال مسلمان و برتری و عظمت و اعتلای اسلام و اتحاد و اتفاق مسلمانان جهان است و بس.

و همین نصب العین و آرمان هاست که زندگی اقبال را وقف خدست مسلمانان کرد تا بدآنجا که او تمام حیات سراسر افتخار خود را تسلیم بلا شرط اسلام و اسلامیت ممود و تادم واپسین زندگی فکر و زبانش دراین باب مشغول و گویا و مبلغ بود.

او مدتها در " انجمن حمایت اسلام " کارکرد و زحمت برد. گاهی اشعار پر سوزی همانند " ناله یتیم " ساخت ، و زمانی " ابر گهر بار " را برشته و سلک نظام کشید ، و وقتی " رازونیازیتیم با ساه " را سرود ، و روزی بناسبت فتوحات ترکیه جوان شعر معروف " طلوع اسلام " را بنظم آورد.

در اتحادیه مسلمانان کل هندوستان چه آنوقتی که عضو بود و چه آن گاه که رئیس شد خدمات بسیار کرد و نطق های جالب و حساسی بیان داشت.

با قائد اعظم محمد على جناح رحمه الله عليه و حضرت آقا خان محلاتي در كنفرانس ميز گرد لندن ( ١٩٣١)

حاضر شد که مجاهدات آزادی خواهانه او دراین وهله فراموش نا شدنی است. از جمله با مهاتما گاندی و نیز با رجال سیاسی و اولیای امور دولت انگلیس مذاکرات موثر و مفیدی کرد که همیشه در خاطره ها باق مانده و می ماند و از یاد نخواهد رفت.

او شب و روز در خدمت مردم حاضر بود و آنان را ارشاد و هدایت و تشجیع میکرد.

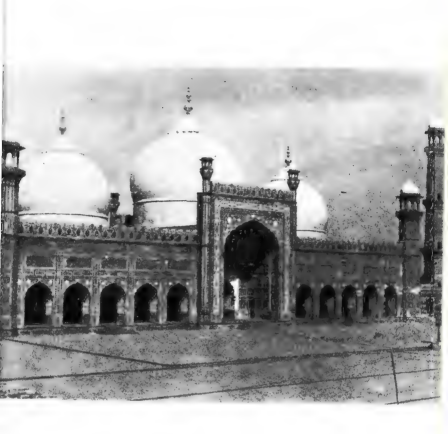
این همه فعالیت و مجاهدات فروغی از یک کانون فروزان و متشعشعی بود که بمهمان ''عقیده ٔ راسخ و ایمان بی خلل اسلامی اقبال ،، باشد.

اقبال همه چیز را برای اسلام میخواست. اسلام را آزاده و آماده و اسر بلند و بلند آوازه میخواست. مسلمان را آزاده و آماده میخواست. او میگفت مسلمانان همه باهم برادرند:

کل مومن اخوة اندر دلش حریت سرمایه ٔ آب و گلش

و مسلمانان اعم از فرمانبر و فرمانروا ، کارگر و کارفرما با دم مساویند:

- Carrie



مسجد پادشاهی ـ لاهور

پیش قرآن بنده و مولی یکی است. بوریا و مسند دیبا یکی است.

و همه باهم یکی و یک نوا هستند :

گفت ای یاران مسلمانیم ما تار چنگیم و یک آهنگیم ما نعره حیدر نوای بوذر است

گر چه از حلق بلال و قنبر است

و آن مسلمانی بهتر است که متقی تر و معناً برتر باشد، که '' ان اکرمکم اتقیکم،، :

مرسلان و انبیا آبای او اکرم او نزد حق اتقای او

وگرنه در اسلام امتیاز نژادی و از آن قبیل مزایای بی معنی وجود ندارد و اسلام:

### نا شکیب استیازات آمده. در نهاد او مساوات آمده.

این فرد مسلمان واقعی که خود نمونه مسلمانی است و این همه برای شرق و اسلام کار و کوشش کرده و تاباین حد اعلی به حقیقت اسلام واقف و به عظمت آن معتقد و بجمت آن از پندار و گفتار و کردار خود همه را آگاه ساخته ، تکیه کلام و ترجیع و اصولاً مبنای عقیده فلسفی خود را بر وحدت اسلامی و اتحاد مسلمانان قرارداده و با اصول بر وحدت اسلامی و اتحاد مسلمانان قرارداده و با اصول کوته نظری ملیتها و شونیسم مخالف است و عقیده دارد که این رویه سبب نفاق بنی نوع بشر و پراگندگی و بالنتیجه باعت بد بینیها و دشمنیها و جنایات و قتل و غارتها می گردد ـ او چنین می گوید که:

اصل ملت در وطن دیدن که چه؟!
باد و آب گل پرستیدن که چه؟!
بر نسب نازان شدن نادانی است
حکم او اندر تن و تن فانی است.

اقبال می گوید که اصل ملیت اینست که دلها باهم یکی باشد که هم دلی از هم زبانی بهتر است و فقط وحدت فکر و آرمان تشکیل دهنده ٔ یک قوم می تواند باشد ؛

دل مقام خویشی و بیگانگی است شوق را مستی زهم پیمانگی است ملت از یک رنگی دلمهاستی روشن از یک جلوه این سیناستی قوم را اندیشهها باید یکی در ضمیرشی مدعا باید یکی جذبه باید در سرشت او یکی هم عیار خوب و زشت او یکی

اقبال از اینکه جمعی از مردم بر مبنای افکار ملیت پسندی و وطن سازی از مراحل آدمیت دور می مانند و از یکدیگر بیگانه می شوند شکوه کرده با اشاره به آیه کریمه در الی الذین بدلوا نعمه الله کفراً واحلوا قومهم

دارالبوار جهنم يصلونها و بئس القرار .،، سي گويد:

آن چنان قطع اخوت كردهاند بر وطن تعمير ملت كردهاند تا وطن را شمع محفل ساختند نوع انسان را تبائل ساختند جنتی جستند در بئس القرار تا احلوا قومهم دارالبوار این شجر جنت زعالم برده است تلخی پیکار بار آورده است مردمی اندر جهان افسانه شد آدمی از آدمی بیگانه شد روح از تن رفت و هفت اندام ساند آدسیت گم شد و اقوام ماند

اقبال معتقد است که بحکم قرآن کریم همه باید بحبل الله معتصم باشند و متفرق و متشتت نگردند.

اقبال همه مسلمانان را گلمهای یک نوبهار و غنچههای یک شاخسار میداند و می گوید:

نه افغانیم و نی ترک و تتاریم چمن زادیم و از یک شاخساریم تمیز رنگ و بو بر ما حرام است که ما پرورده یک نو بهاریم

\* \* \*

اقبال واقعاً عقیده دارد که مقررات اسلامی بهترین اصول آدمیت است و با پیروی از آنها نظام عالم باقی و صلح و صفا و امنیت و عدالت و کوشش و آسایش برقرار میشود و آدمیت کامل را در پیروی از قوانین اسلامی میداند و مسلمان واقعی را متخلق بکلیه این فضائل و محاسن دانسته سعادت جامعه را در آن میداند و ما سوای آن را درست نمی داند و همه را بآن چشمه فیاض سعادت رهبری می کند و بر اساس این اندیشه خواهان یک "ملت اسلامیه" و یا

یک '' جامعه مسلمان متحد و «رادر، است که ایمان و عشق بخدا و رسول شالدهٔ آن سازمان عظیم و رشته وصل و ربط این نظم متین باشد و سراسر گیتی را فراگیرد و حکومت کند تا حقیقت اشاعه یافته باشد. او عقیده مند است که هر فرد پس از توسعه و پرورش '' خودی ،، باید در جماعت فرو رود و تشکیل ملت بدهد و قوی و نیرومند شود که فی وجود آن حیاتش میسر نیست:

فرد را ربط جماعت رحمت است جوهر او را کمال از ملت است

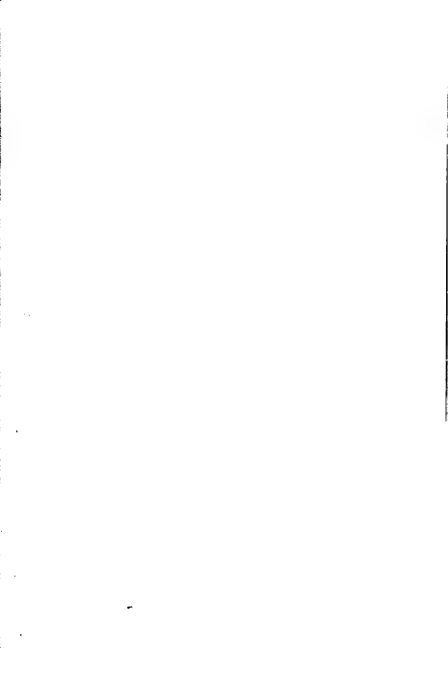
تا توانی با جماعت یار باش رونق هنگامهٔ احرار باش

حرز جان كن گفته خيرالبشر بست شيطان از جماعت دورتر

فرد و قوم آئینه ٔ یکدیگرند سلک و گوهر کهکشان و اخترند



مزار علامه اقبال فقید در لاهور



فرد می گیرد ز ملت احترام ملت از افراد می یابد نظام فرد تا اندر جماعت گم شود وسعت طلب قلزم شود لفظ چون از بیت خود بیرون نشست گوهر مضمون بجيب خود شكست یرگ سبز کاز نهال خویش ریخت از بهاران تار امیدش گسیخت فرد تنها از وقاصد غافل است قوتشی آشفتگی را مائل است.

و نیز می گوید که ملت از اختلاط افراد پیدا شده و ارکان اساسی ملت اسلامی دو رکن است که اولی عبارت از ایمان به توحید ذات اقدس حضرت باری تعالی است و '' اهل حق را رمز توحید ازبر است، و دومی نبوت حضرت ختم مرتب

صلى الله عليه و آله وسلم مي باشد كه:

حق تعالى پيكر ما آفريد و ز رسالت در تن ما جان دميد حرف بي صوت اندرين عالم بوديم از رسالت مصرع موزون شديم از رسالت همنوا گشتيم ما هم نفس هم مدعا گشتيم ما

و این نبوت حضرت رسالت پناهی و ختمی مرتبت برای این بوده است که نعمت خداوندی بر مخلوق اکمال یافته و بنی نوع آدم در حریت و مساوات و اخوت زیست کند.

این علامه عالیقدر میگوید که چون ملت محمدی براساس توحید و نبوت مستقر است پس نهایت مکانی ندارد و اسلام را مرز و بوم خاصی نیست و "هر ملک ملک مشلمان است که ملک خدای اوست "،

جوهر ما با مقامی بسته نیست باده تندش بجامی بسته نیست هندی و چینی سفال جام ماست رومی و شامی کل اندام ماست

قلب ما از هند و روم و شام نیست مرز و بوم ما بجز اسلام نیست \* \*

اقبال وطن را اساس ملیت نمی داند و برای ملت محمدی قائل به ذمهایت زمانی نیست و این آئین را ابدی میداند که ۱٬ الاسلام یعلو و لا یعلی علیه ۱٬ و چنین بیان می کند که برای هر چیز مرگ و اجلی است که ۱٬ و لکل امه اجل...، افراد می میرند ، سلطنت ها از بین میروند ، کشورها نابود می گردند، اما اسلام باقی است. کل اگر پژمرده شده می میرد لکن فصل بهار هر ساله باقی است و پژمرده شده می میرد لکن فصل بهار هر ساله باقی است و دست تطاول ایام و سموم خزان دهور را برورق نازنین این کل خوشبوی زیبای اسلام اثری مخالف نیست و لذا تا پایان

ایام جهان باقی و برقرار است و عطر افشانی و جانفزائی دارد و محکم آیه" کریمهٔ " انانحن نزلنا الذکر و اناله لحافظون ،، خداوند تعالی حافظ و حامی آن است:

غنچه ئی از دست گلچین خون شود از چمن مانند بو بیرون شود فصل کل از نسترن باقی تر است از کل و سرو و سمن باقی تر است فرد بر سیخیزد از مشت گلی قوم زاید از دل صاحبدلی فرد پورشصت و هفتاد است و بس قوم را صد سال مثل یک نفس گر چه ملت هم بمیرد مثل فرد از اجل فرسان پذیرد مثل فرد

# امت مسلم ز آیات خداست اصلش ازهنگامه قالوابلی است

ز آنکه ما را فطرت ابراهیمی است هم به مولی نسبت ابراهیمی است از ته آتش بر اندازیم کل نار هر نمرود را سازیم کل شعله های انقلاب روزگار چون بباغ ما رسدگردد بهار رومیان را گرم بازاری نماند آن جمانگیری جمانداری نماند شیشه ساسانیان در خون نشست رونق خم خانه ٔ يونان شكست

مصر هم در استحان ناکام ماند استخوان او ته اهرام ماند

#### در جهان بانگ اذان بوده است و هست ملت اسلامیان بوده است و هست

اقبال نظام جماعات را منوط و وابسته ٔ آئین میداند و آئین سلت و جامعه ٔ اسلامی را قرآن کریم سیداند و به مسلمان خطاب کرده می گوید:

تو همی دانی که آئین تو چیست؟ زیر گردون سر تمکین تو چیست؟

آن كتاب زنده قرآن حكيم حكمت او لايزال است و قديم

نسخه ٔ اسرار تکوین حیات بی ثبات از توتش گیرد ثبات نوع انسان را پیام آخرین حاسل او رحمه لعالمین

ارج می گیرد از او نا ارجمند بنده را از سجده سازد سر بلند

ای گرفتار رسوم ایمان تو شیوه های کافری زندان تو

گر تو می خواهی مسلمان زیستن نیست ممکن جز به قرآن زیستن

> از تلاوت بر تو حق دارد کتاب تو از او کامی که سیخواهی بیاب

و کمال سیرت ملت از پیروی آئین المهی و جمال سیرت آن از تأدب به آداب محمدی است و باید حیات ملی توسعه یافته

قوای نظام عالم را تسخیر کند:

ای که از تأثیر افیون خفته ئی عالم اسباب را دون گفته ئی خیز و واکن دیده ٔ مخمور را دون مخوان این عالم مجبور را غايتش توسيع ذات مسلم است امتحان ممكنات مسلم است ای خرت لنگ از ره دشوار زیست غافل از هنگامهٔ پیکار زیست همرهانت پی به منزل برده اند لیلی معنی ز محمل برده اند تو بصحرا مثل قیس آواره ئی خسته ئی ، وا مانده ئی ، بیچاره ئی

"علم اسماء " اعتبار آدم است حكمت اشياء حصار آدم است



اقبال با این ترتیب افراد مسلمان را به تشکیل جماعت هدایت کرده جماعتها را که با فرد ربط دارد به تکامل و توسعه و پیروی از آئین مقدس محمدی رهبری میکند و بعد هر ملت و جماعت را که باین نحو پرورش یافته به ذوب و فنا در ملت اسلامی رهنمونی می کند تا یک ملت تکامل یافته وی درست شود و همه مسلمانان و جماعات مسلم هم آهنگ و متحد و متفق شوند و برای اینکه "جمعه اخوت اسلامی "مشکل گردد و مهرآسا بر سراسر جمان یکسان پر تو افگند و دنیای مظلم را بنور تمدن و بفروغ حقایق خود روشن سازد.

این فرزند برومند لاهور بیان می کند که چون هدف

ملل مسلمان یکی است و همه بتوحید خدای متعال مذعن و به نبوت حضرت رحمه للعالمین مقر و بی ریبی قرآن مبین معتقدیم پس جای جدال و خلاف باقی نیست ، همه باهم برادریم. اگر خانه هایمان سواست برادریمان پا بر جاست.

چیست ملت ای که گوئی لااله با هزاران چشم بودن یک نگاه

#### اهل حق را حجت و دعوی یکی است خیمه های ما جدا ، دلها یکی است

و لذا مسلمانان نباید بعنوان و بهانه وطن درمقام نفاق برآمده با یکدیگر بخلاف افتند و بقول مولانا جلال الدین که فرساید:

این وطن مصر و عراق و شام نیست این وطن آنجاست کورا نام نیست اقبال در مذمت از غربیان گوید:

او بفکر مرکز و تو در نفاق بگذر از شام و فلسطین و عراق تو اگر داری تمیز خوب و زشت دل مبندی با کاوخ و سنگ و خشت



علامه مزبور برای تشکیل جامعه اسلامی و اتحاد مسلمانان همی سراید:

بتان رنگ و خون کو توڑ کر ملت میں گم هو جا نه تورانی رہے باقی ، نه افغانی

یعنی بتهای رنگ و خون را بشکن و در " ملت اسلامی " طوری بیامیز که بین تورانی و ایرانی و افغانی هیچ شایبه تفریق و امتیاز باقی انماند. یا بعبارت دیگر اینکه اقبال " اصل اتحاد اسلامی " را که پیش از خودش از طرف فیلسوف شمیر ایران سید جمال الدین اسد آبادی همدانی معروف به افغانی و دیگر پیروانش اظهار و ابراز شده با روش منطقی و فلسفی نوینی توضیح و تشریح نموده و با نظری بلند و صدری وسیع و عاری از هرگونه تعصب نژادی و خاکی معتقد به اتحاد اسلامی است. و شاید دراین باره نظر به کلام الهی داشته که حق تعالی میفرماید:

" و اعتصموا بجبلالله جميعاً و لا تفرقوا و اذكروا نعمه الله عليكم اذكنتم اعداء فالف بين قلوبكم فا صبحتم بنعمته اخواناً وكنتم على شفا حفرة من النار فانقذكم منها. كذا لك يبين الله لكم اياته لعلكم تهتدون. "
( آيه شريفه س ١٠ از سوره مباركه ال عمران )

مفهوماً یعنی - " همگی باید به رشته دین خدا چنگ زده متوسل شوید و براههای گمراهی نرفته پراگنده نشوید و بیاد بیاورید این نعمت بزرگ خدادادی را که شما باهم دشمن بودید خدا در دلهای شما الفت و مهربانی انداخت و بلطف خداوند همه برادر دینی یکدیگر شدید در صورتیکه در پرتگاه آتش بودید ، خدا شما را نجات داد. خداوند باین رویه کامل و باین پایه کمال آیاتش را برای راهنمائی شما بیان می کند باشد که بمقام سعادت رهبری شوید . "

ونیز در آیه کریمه ۹۶ سوره شریفه انبیاء

"ان هذه امتكم امه "واحدة واناربكم، فاعبدون. "

مفاداً آنکه " اینک طریقه ٔ واحد و دین یگانه ٔ شما

آئین پاک اسلام است '' و من یکتا پروردگار آفریننده' شما هستم، پس از همه باز آئید و تنها مرا پرستش کنید. ،،



علیهذا ملاحظه می شود که دکتر اقبال به پیروی از این اصول متین اسلام آرزوی "جامعه اخوت و اتحاد اسلامی " را داشته و مسلمانان را به اتحاد و اتفاق دعوت و هدایت کرده می گوید از کوته نظری باید در گذشت و:

همچو جو سرمایه از باران مخواه بیکران شو در جمان پایان مخواه

و باید که هدف مسلمان بزرگتر از محدودیت بزمان و مکان باشد ، باید تمام گیتی را اسلام فرا گیرد و همه عالمیان گویند، ''کامه آلله ،، باشند و:

بایدت آهنگ تسخیر همه تا تو می باشی فرا گیر همه

صورت ماهی به بحر آباد شو یعنی از قید مقام آزاد شو هر که از قید جمات آزاد شد چون فلک در شش جهت آباد شد سهر را آزاده رفتن آبروست عرصه افاق زیر پای اوست بوی کل از ترک کل جولانگر است در فراخای چمن خود گستر است ای که یک جا در چمن انداختی مثل بلبل با گلی در ساختی چون صبا بار قبول از دوش گیر گلشن. اندر حلقه أغوش كير. از فریب عصر نو هشیار باش ره فتد ای راهرو هشیار باش

اقبال یعنی آن " رسز آشنای رومی و تبریزی " بنابر مقدمات فکری خود و البته دور از شوائب اغراض سیاسی و افکار استعماری بلکه بر اساس اوامر اسلامی و فقط بقصد اشاعه اسلام و اعتلای مقام مسلمانان می گوید که چون ما پیرو دیانت حقه اسلام و امت حضرت محمد مرسل صلی الله علیه و الله وسلم هستیم پس ماهمگی یک ملت هستیم و همه باهم برادریم و چون:

ما ز حکم نسبت او ملتیم اهـل عـالـم را پیـام رحمتیم

و هدفمان در دنیا یک چیز مشترک است پس وحدت داریم و از احسان و مرحمت حضرت پیمبر اکرم بمانند یک جان هستیم:

> کثرت هم مدعا وحدت شود پخته چون وحدت شود ملت شود

زنده هر کثرت ز بند وحدت است وحدت مسلم ز دین فطرت است

> دین فطرت از نبی آموختیم در ره حق مشعلی افروختیم

این گمر از بحر بی پایان اوست ما که یک جانیم از احسان اوست

اقبال اساس اسلامی را نسبت به سایر مذاهب و دیگر اساسهای ملل بهتر و دیگر و برتر سیداند و همه مسلمانان را در راه اسلامیت حقاً برادر و همنوا و هم فرجام و همانند می بیند و می خواهد و می گوید:

ملت ما را اساس دیگر است این اساس اندر دل ما مضمر است

حاضریم و دل بغایب بسته ایم پس ز بند این و آن وارسته ایم رشته ٔ این قوم مثل انجم است چون نگه هم از نگاه ما گم است

تیر خوش پیکان یک کیشیم ما یک نما یک بین یک اندیشیم ما

مدعای ما، مآل ما یکی است طرز و انداز خیال ما یکی است

ما ز نعمتهای او اخوان شدیم یکزبان و یکدلو یکجان شدیم

پغمان. مهرماه ۱۳۳۳ محمد تقی مقتدری شیرازی

## توضيح

در تهیه این رساله "تصوف و روش سخت کوشی اقبال " بآثار دانشمندان نامبرده زیر مراجعه و از آنها استفاده شده است. وظیفه دارم از آنانی که بحمدالله زندهاند تشکر و برای روان فقیدانشان از درگاه حق طلب سغفرت و رحمت بکنم:

| علامه اقبال                            | جاويد نامه   |
|----------------------------------------|--------------|
| ,,                                     | اسرار خودی   |
| ,,                                     | رسوز بيخودى  |
| ,,                                     | سساقر        |
| "                                      | ارسغان حجاز  |
| "                                      | پیام مشرق    |
| جناب اِستاد بزرگوار آقای علی اصغر حکمت | جاسی         |
| استاد گرامی آقای مجتبی مینوی           | اقبال لاهورى |

مقاله ئی که یکی از دانشمندان ایرانی بدون ذکر نام در رساله دیگ جوش نوشته اند.

مثنوی مولوی منطق الطیر عطار شاعر شرق عبدانته انور بیگ میراث اسلام سر توماس آرنولد و پرفسور آلفرد گیسوم بحثی درفلسفه حیات اقبال دکتر ناموس